
 

 

 

PRECIOUS TEACHINGS THAT AWAKEN THE HEART  
TO DIVINE SERVICE FROM THE HOLY MASTER    

 RABBI SHNEUR ZALMAN OF LIADI   
TRANSLATED AND EXPLAINED  

 תּוֹרָה אוֹר
 הָּחֲנוכּּ ָּ

יל תְחִּ בּוּר הַמַּ  דִּּ

הָּחֲנוכּּ ָָּּןעִנְי ָּ  

 “Lessons from the Menorah” 

 

In collaboration with: 

www.ChassidutBehirah.com  

LESSONS IN    
TORAH 
 OR  

http://www.chassidutbehirah.com/


 

 

LESSONS IN  TORAH OR  2 

  ב"ה

Torah Or 

 תּוֹרָה אוֹר
יל תְחִּ בּוּר הַמַּ  דִּּ

1ָּהָּחֲנוכּּ ָָּּןעִנְי ָּ
 ַ ש  רָּ ץת פָּּ קֵּּ  ד, לב – ב, לבף דַּ  החֲנוּכָּּ  -מִּ

 “Lessons from the Menorah” 

(Part 1) )א( 

A lesson from Chanuka: נְיַן ה  עִּ    :חֲנוּכָּּ

We need to understand the 

following: Why did the Sages 

establish to commemorate the 

miracle of Chanuka through 

lighting the lamps of a Menorah? 

This is not how other miracles 

are commemorated: 

נֵּרוֹת  בְּ הַנֵּּס  בְעוּ  קָּ נֵּּה  ן    , הִּ כֵּּ ין  אֵּ ֶּׁ ּ מַה ש 

ים סִּּ ר נִּ אָּ ְ ש     :בִּּ

On Pesach, when we celebrate the 

miracle of leaving Egypt, it is 

through “eating matzos” 

(Shemos 12:18), when we 

celebrate the miracle of Purim it 

is through “days of feasting and 

סַח  פֶּׁ יאַת  , בְּ יצִּ ם  ־בִּּ צְרַיִּ "תֹּאכְלוּ    –מִּ

יח(  א)בֹּ  ת"וֹ מַצּ  ים    ;יב,  פוּרִּ י    –בְּ "יְמֵּ

ה" מְחָּ וְש ִּ ה  תֶּּׁ ְ ש  ט, כב(   מִּ ר  סְתֵּּ ד    –  )אֶּׁ גֶּׁ נֶּׁ כְּ

ן  ם כֵּּ יָּה גַּ הָּ ֶּׁ נִיהַגָּּלוּת ש   : גּוּפ 

 
יָּהָָּּרְא ָּ)  1 תְחִיללָָּּלְע  מּ  ה  בּוּרָּ כָּ"ָָָּּּדִּ כִסְל ָּ"הָָּּבְּ ָּ ]  ו"בְּ עֲרֵּ ם:  וְש  ַ לָּּתוֹ ה  אוֹרָּ י  ש  תְחִּ ה  הַתּוֹרָּ ר  אוֹ .  בִּּ

לָּּתוֹ  תְחִּ רַ  – [. בִּּ עָּ תת הֶּׁ ַ ּ בוֹד קְדוּש   "ר. אַדְמוּ   כְּ

אֱמַ  בָּּ ר  נֶּׁ ַ ַ ת ש  ש  רָּ קֵּּ ת  פָּּ סְלֵּ  ל'ה, חֲנוּכָּּ ץ,  מִּ ש    רֹאש  ו, כִּּ בֵּ  חֹדֶּׁ י ת  הַנָּּחַ   –"ס תק ת  טֵּ ח  נוֹסַ "ל. הַמַהַרִּ

ת ת  הַנָּּחַ ר,  אַחֵּ  ַ ּ בוֹד קְדוּש  עִּ "ר  אַדְמוּ   כְּ מְצָּ אֶּׁ יל י  הָּ צְוָּ ר  נֵּ י  כִּּ "  וּמַתְחִּ דְפַּ   –ה"  מִּ פֶּׁ ס  נִּ סֵּ יר  בְּ רִּ אֲמָּ ם  הַמַּ

ךְ  תְהַלֵּּ זְנָּ   אֶּׁ יאָּ הוֹ ם  וְעִּ סג.    עַמּוּדא  לִּ ה  –ת  הַגָּּ י ה )חֲנוּכָּּ   אוֹר הַתּוֹרָּ ִּ אש  רֵּ ךְ ת  בְּ רֶּׁ מ, ב  תת   עַמּוּדז(    כֶּּׁ

ילָּךְ  אֵּ ךְ   ךְ "נַ . וָּ רֶּׁ  תקעו(.   עַמּוּדא   כֶּּׁ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  3 

rejoicing” (Ester 9:22), these 

physical forms commemorating 

the miracle correspond to the 

fact that the exile which we were 

miraculously saved from was also 

a physical exile: 

In Egypt we were physically 

enslaved with “mortar and 

bricks” (Shemos 1:14), in the 

time of Haman he sought 

physically “to destroy all the 

Jews on one day, and take their 

property as spoils” (Ester 3:13).  

ם   צְרַיִּ מִּ ח  –בְּ ים"וֹ "בְּ נִּ לְבֵּ ר וּבִּ מוֹת א,    מֶּׁ ְ )ש 

ן    ;יד(  מָּ הָּ י  ימֵּ יד    – וּבִּ מִּ ְ "לְהַש  ש   קֵּּ   כוּ' בִּּ
לָּלָּם לָּבוֹז" ְ ר ג, יג(  וּש  סְתֵּּ    .)אֶּׁ

This is not the case with the story 

of Chanuka, when the Jewish 

People were still living on their 

own land and were not even 

exiled from their land, and were 

certainly not enslaved or 

threatened to physical destruction 

G-d forbid; rather the exile was a 

spiritual exile of the Torah,  

ן בַּ  כֵּּ ין  אֵּ ֶּׁ ּ ה מַה ש  ל  ,  2חֲנוּכָּּ אֵּ רָּ ש ְ יִּ יוּ  הָּ ֶּׁ ש 

ם  אַרְצָּ ם וְלאֹ גָּלוּ מֵּ תָּ ם עַל אַדְמָּ רוּיִּ ְ   ,ש 

הָּרַק גָּּלוּת הַ     – 3תּוֹר 

like we say in the additional 

prayers for Chanuka: “They 

wanted to cause us to forget 

Your Torah, and to cause us to 

transgress the precepts of Your 

Will.” 

ם תּ " יחָּ כִּּ ְ ךָּ לְהַש  תֶּׁ י    , וֹרָּ ם חוּקֵּּ ירָּ וּלְהַעֲבִּ

 ",רְצוֹנְךָּ 

Therefore, the Sages established 

to commemorate this spiritual 

salvation through lighting lamps 

of a Menorah, based on what it 

says in the verse (Mishlei 6:23): 

“For a mitzvah is a lamp, the 

Torah is light, and the path of 

נֵּרוֹת בְּ בְעוּ  קָּ ךְ  יכָּ סוּק    ,לְפִּ הַפָּּ ם  ֵּ עַל ש 

לֵי ו ְׁ ה אוֹר   : (], כג[)מִש  ה וְתוֹרָּ צְוָּ י נֵּר מִּ   ,"כִּּ

ר".  ים תּוֹכְחוֹת מוּסָּ ךְ חַיִּּ רֶּׁ  וְדֶּׁ

 
בוּך  2 גָלוּת יָוָן  נוֹסַף: 167]בְּ  [. בְּּ
בוּך  3 רָצוּ  נוֹסַף: 167]בְּ  [. ש ֶׁ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  4 

life is achieved through 

constructive criticism.” 

We need to understand the 

meaning of this verse. 

סוּק זֶּׁה נְיָּן פָּּ ין עִּ בִּ  . וּלְהָּ

In addition, we need to explain 

the meaning of the end of the 

verse that is written “and the 

path of life is achieved through 

constructive criticism”: which 

possible “path of life” could 

there be besides for the Torah 

and mitzvos mentioned earlier 

in the verse?4 

יב:    , וְגַם  כְתִּ א דִּּ קְרָּ א דִּ יפָּ יםוְ "סֵּ יִּ   דֶרֶךְָּח 
גוֹ' ה    ", וְׁ יזֶּׁ אֵּ יאוּר  בֵּּ יךְ  רִּ ים "צָּ חַיִּּ ךְ  רֶּׁ   " דֶּׁ

ה   אֲמוּרָּ צְוֹת הָּ ה וְהַמִּּ בַד הַתּוֹרָּ לְּ הוּא מִּ

סוּק  פָּּ  ? לְמַעְלָּה בַּ

The idea is: The fact that the 

verse compares a mitzvah to a 

lamp and the Torah to light will 

be understood as follows: 

נְיָּן  עִּ ה לְנֵּר    , וְהָּ צְוָּ יל הַמִּּ ִּ מְש  הִּ ֶּׁ ּ י מַה ש  כִּּ

ה לְאוֹר  ן , 5וְהַתּוֹרָּ    :הוּא מוּבָּ

We will bring an analogy for this 

from the following: A lamp or 

candle is referred to by the oil 

(or wax) that it burns, like our 

Sages refer to them as a “oil 

lamp” or a “wax candle”.  

ם   ֵּ ש  עַל  א  קְרָּ נִּ הַנֵּּר  ֶּׁ ש  מוֹ  כְּ ֶּׁ ןש  מֶּׁ ֶּׁ ּ   ,הַש 

רַזַ''ל:   וֹן  לְש  ן" כִּּ מֶּׁ ֶּׁ ל ש  ֶּׁ ל  "   , 6" נֵּר ש  ֶּׁ נֵּר ש 

ה  עֲוָּ ַ    ", ש 

This is for the following reason: 

Even though the oil (or wax) 

itself doesn’t directly produce 

fire or light, in fact if fire falls 

אוֹר   בּוֹ  ין  אֵּ ן  מֶּׁ ֶּׁ ּ הַש  ֶּׁ ש  י  פִּּ עַל  אַף  נֵּּה  הִּ

ד עַצְמוֹ  צַּ ת    , מִּ ה אֶּׁ ה הוּא מְכַבֶּּׁ וְאַדְרַבָּּ

ל לְתוֹכוֹ  קוֹם  , אוֹר הַנּוֹפֵּ ל מָּ כָּּ נוּ    ,מִּ מֶּּׁ מִּ

 
4  For an answer to this question, see Kuntres Eitz HaChaim chapter 3 and 

onwards, where the Rebbe Rashab explains this “path of Life” to refer to 

the Inner Dimension of the Torah, i.e., Chassidus, that is from the Tree of 

Life that enlivens all the learning of the Revealed Dimension of the Torah 

(Gemara etc.) and the fulfillment of the mitzvos.  
יָּּיךְ )   5 ַ מְיוּחָּ   וְש  ירוּש  ה  רְאֵּ   –ה  חֲנוּכָּּ ר  לְנֵּ ד  בִּּ ִּ   פֵּּ יל "י  רַש  תְחִּ בּוּר הַמַּ י "  דִּּ נִּ בָּּ ם"  בָּּ ַ ה  ת כג, ב: "ש  צְוָּ י נֵּר מִּ כִּּ

ה אוֹר   ה  –וְתוֹרָּ תוֹרָּ א אוֹר דְּ ה בָּּ ת וַחֲנוּכָּּ בָּּ ַ ש  ה דְּ צְוָּ י נֵּר מִּ כְתַּ   – ".  עַל יְדֵּ תב  מִּ ַ ּ בוֹד קְדוּש  "ף  כָּ "ר  אַדְמוּ   כְּ

סְלֵּ   "ו(. תשמו כִּּ
מַא)  6 בָּּ י א, ג. דְּ ַ  ד(. וְעוֹ ת מז, א. ש 



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  5 

into oil it becomes extinguished, 

nonetheless specifically from 

this oil is the flame of fire drawn 

forth which is held onto the wick 

through the small amount of oil 

that is drawn into the wick;  

אוֹר   הָּ ת  בֶּׁ לְהֶּׁ ַ ש  לַהַב  ךְ  ַ מְש  נִּ יָּדוֹ  וְעַל 

ךְ   ַ מְש  הַנִּּ ן  מֶּׁ ֶּׁ מְעַט ש  בִּּ ילָּה  תִּ פְּ בַּ ז  אֱחָּ הַנֶּּׁ

ילָּה  תִּ    , אַחַר הַפְּ

We also see that the main source 

of the fire is the oil, since when 

the oil runs out the fire is 

automatically extinguished. 

אוֹר  ה הָּ כְבָּּ ן נִּ מֶּׁ ֶּׁ ּ כְלוֹת הַש  י בִּּ הֲרֵּ ֶּׁ  ; ש 

This is literally similar to the 

idea of a mitzvah: Even though 

it is the “Will of the King 

(Hashem)”, which is beyond any 

reason or knowledge, and it is 

not possible to grasp it at all, 

nonetheless specifically from it 

and through it there is drawn 

forth the Light of Wisdom of the 

Oral Torah, regarding which it 

says that “the Torah comes forth 

from Wisdom” (Zohar II 121a). 

ה  צְוָּ הַמִּּ יא  הִּ ש   מַמָּּ ה  כָּ הוּא    , כָּּ ֶּׁ הֲגַם ש 

ךְ  לֶּׁ הַמֶּּׁ וָּ   , רְצוֹן  טַעַם  וּם  ש  י  לִּ   ,דַעַתבְּ

ה גָּ ָּ הַש ּ וּם  ש  הּ  בָּּ ין  קוֹם    , וְאֵּ מָּ ל  כָּּ מִּ

אוֹר   לֶּּׁה  תְגַּ וְנִּ ךְ  ַ מְש  נִּ הּ  יָּדָּ וְעַל  נָּּה  מֶּּׁ מִּ

עַל בְּ ֶּׁ ש  ה  תוֹרָּ זוֹ  ה  כְמָּ ה ־ הַחָּ   פֶּּׁ

ת"דְּ  ה נָּפְקָּ כְמָּ חָּ א מֵּ  ,7" אוֹרַיְיתָּ

This Wisdom and 

understanding of the Oral 

Torah is only to understand and 

grasp the explanation and 

reason for the laws of the 

mitzvos, each Masechta 

(Tractate) explaining according 

to its topic (of which mitzvos to 

explain). 

עַל בְּ ֶּׁ ש  ה  תּוֹרָּ בַּ נָּה  וַהֲבָּ ה  כְמָּ ה  ־ וְהַחָּ פֶּּׁ

ירוּש  וְטַעַם   יג פֵּּ ִּ ין וּלְהַש ּ בִּ הוּא רַק לְהָּ

צְוֹת נְיָּנָּהּ.   , הַמִּּ י עִּ ת לְפִּ כֶּׁ ל מַסֶּּׁ  כָּּ

To summarize: Just like the main component of a lamp is specifically the 

oil, even the oil itself doesn’t directly produce fire or light, but the entire 

light and fire of the lamp is drawn forth from that oil through the wick.  

So too, even though the mitzvos themselves are not directly 

understandable, but the entire wisdom and knowledge of the Oral Torah 

 
לֶּׁק בר זהַֹ )  7 י  חֵּ טִּ פָּּ ְ ש   ם קכא, א(. מִּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  6 

derives from explaining how to fulfill the mitzvos properly, thus all the 

“spiritual” light and fire of the Gemara and other parts of the Oral Torah 

all derive essentially from the mitzvos themselves. 

To explain this concept further 

specifically in the service of 

Hashem during prayer: 

נְיָּן זֶּׁה דֶּּׁ  יאוּר עִּ ט  וּבֵּ רָּ ךְ פְּ תָּה'ָּרֶּׁ עֲבוֹד   :בּ 

It is written: “Every morning 

when he (the Cohen) will ‘ָֹּטִיבו -ה 

improve by lighting up’ the 

lamps of the Menorah he should 

burn the Ketores (incense), and 

when Ahraon will ‘ עֲל תָּוָֹּה  -bring 

up the fire of the lamps’ of the 

Menorah in the afternoon he 

should again burn the Ketores.” 

(Shemos 30:7-8) 

יב   תִּ כְּ נֵּּה  להִּ מוֹת  ְׁ ז־ח[)ש  בּקֶֹרָּ"  :(],  בּ 

טִיבוָֹּ ה  בּקֶֹרָּבְּ ת הַנֵּּר   בּ  נָּּה וֹ אֶּׁ ירֶּׁ ].    8ת יַקְטִּ

עֲלָּ  .[  הַנֵּּר  תוָֹּוּבְה  ת  אֶּׁ יןָָּּת  וֹ אַהֲרןֹ  בּ 

יִםָּ רְבּ  ע  נָּּה".  ה  ירֶּׁ  יַקְטִּ

In the Beis Hamikdash the Menorah was lit twice, in the morning and in 

the afternoon. The time of lighting the Menorah corresponded to the time 

of performing a different service, the offering of the Ketores-Incense, 

which was also performed once in the morning and once in the afternoon. 

We need to understand: Why is it 

that regarding lighting the 

Menorah in the morning it is 

written he will ‘ָֹּטִיבו  improve-ה 

by lighting up’ the Menorah, 

whereas regarding the lighting 

the Menorah in the afternoon it is 

written he will ‘ עֲל תָּוָֹּה  -bring up 

the fire of the lamps?’  

יב   תִּ כְּ ר  בּוֹקֶּׁ בַּ י  בֵּּ גַּ ה  מָּּ לָּ ין  בִּ וּלְהָּ

טִיבוָֹּ" ה  ם    "בְּ יִּ עַרְבַּ הָּ ין    – וּבְבֵּ

עֲלוֹת" ה     "?בְּ

To explain this, we will describe the comparison of the Jewish People to 

the Menorah: 

Now, the level of the inner 

dimension of Malchus of Atzilus, 

which is called “Knesses 

ת נֶּׁסֶּׁ כְּ נֵּּה  ל ־ הִּ אֵּ רָּ ש ְ מוֹת  , יִּ ְ ש  נִּ ־ מְקוֹר 

ה  ם מְנוֹרָּ ֵּ ש  את בְּ קְרֵּ ל נִּ אֵּ רָּ ש ְ  ; יִּ

 
בוּך  8 תִיב  נוֹסַף: 167]בְּ  [.וּכְּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  7 

Yisrael-the Gathering of 

Yisrael” since it is the source of 

the souls of the Jewish People, is 

referred to as a “Menorah” in 

the prophecy of Zecharya (4:1-6), 

which is the Haftorah for Shabbos 

Chanuka.  

Since the level which is the source of the Jewish souls is compared to the 

Menorah, we learn out that the entire Jewish People here below in this 

physical world are also compared to the Menorah. 

The maamar will bring two examples of how the Jewish People are similar 

to the Menorah in the Beis Hamikdash: 

1- The Menorah was “ה  one-מִקְש  

solid piece”, since the Jewish 

People are all collectively one 

single entity,  

יא   הָּ"וְהִּ ם    –"  מִקְש   הֵּ ל  אֵּ רָּ ש ְ יִּ ל  כָּּ ֶּׁ ש 

אַחְדוּת  ; בְּ

2- The Menorah branched out 

into seven lamps,  

ת לְ  תְחַלֶּּׁקֶּׁ יא מִּ הָּנ רוֹתָּוְהִּ בְע  ִ  ,ש 

Since, even though the Jewish 

People are divided up 

specifically into 600,000 general 

souls, and each of those 600,000 

is further subdivided into 

600,000 specific souls9 as 

mentioned in Tanya (chap. 37),  

י דֶּּׁ  ט יֵּש  כִּּ רָּ ךְ פְּ יםָּרִבּוֹארֶּׁ ִ ּ ש  ִ צּוֹצוֹ  ש    ת נִּ

יִּּ  לִּ לָּ ים    ם, יכְּ ִּ ּ ש  ִּ תְחַלֵּּק לְש  יצוֹץ מִּ ל נִּ כָּּ ֶּׁ ש 

ר   בוֹאָּ מְּ כַּ יּוֹת  טִּ רָּ פְּ צוֹצוֹת  נִּ בּוֹא  רִּ

נְיָּא  תַּ  ,10בַּ

 

nonetheless in more general 

terms the Jewish People are all 

included in the 70 souls of our 

ancestors who originally went 

down to Egypt, and these 70 

souls can be further categorized 

in seven general categories 

בְּ  כְלְלוּ  נִּ לָּל  כְּ ךְ  רֶּׁ בְעִיםָּוְדֶּׁ ִ ש     ש  נֶּׁפֶּׁ

ם צְרַיִּ לְמִּ ינוּ  אֲבוֹתֵּ יָּּרְדוּ  ֶּׁ ן    , ש  מִּ וּכְלָּל 

ם  ֵּ ש  קְרְאוּ בְּ לָּל נִּ הָּ"הַכְּ בְע  ִ  ". נֵּרוֹת  ש 

 
9  Coming out 360 billion specific souls of Jewish People. This can mean either 

literal souls or “sparks” of each soul, for example, every time a soul needs to 

reincarnate it is considered a separate “spark” of the same general soul. 
יָא] 10 נְּ תַּּ רֶּׁ  :בַּּ בוּך  ז.לק פֶּּׁ לִקּוּטֵי אֲמָרִים :167בְּ  [.בְּּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  8 

referred to as “the seven lamps 

of the Menorah”. 

Now that we established that the Jewish people are compared to the seven 

branches of the Menorah, we can go back to that analogy and learn out a 

lesson from the fact that Aharon was the one to light up these seven 

branches of the Menorah: 

Now, Aharon who is referred to 

as “the escort of the queen”, it is 

this Aharon who is a Cohen that 

serves Hashem who is Exalted, 

and is one of the seven 

“Shepherds” of the Jewish 

ינָּא  בִּ ְ וֹש  ש  אַהֲרןֹ  נֵּּה  הִּ א   דְּ יתָּ  11דְמַטְרוֹנִּ

לְיוֹן  ל עֶּׁ ן לְאֵּ בְעָּ   , 12הוּא אַהֲרןֹ כֹּהֵּ ִּ ּ ש  ה  מִּ

ים  ים    13רוֹעִּ יעִּ פִּּ ְ וּמַש  ים  הַמְפַרְנְסִּ

ת כְנֶּׁסֶּׁ ךְ בִּּ רֵּ תְבָּּ ל ־אֱלהֹוּתוֹ יִּ אֵּ רָּ ש ְ  ,יִּ

 
לֶּׁק אה  רְאֵּ )   11 לֶּׁק ב ו, ב.  רס  זהַֹר חֵּ לֶּׁק גמט, ג.    חֵּ ימְנָּ א  רַעֲיָּ   חֵּ ה  רְאֵּ ז, ב. קפ, ב. ערה, ב. קעא.    ,כא  מְהֵּ

קּוּטֵּ ן פא, א.  לְקַמָּּ  הַעֲלוֹתְךָּ ה  תּוֹרָּ י  לִּ נְיַ כט, ג.    בְּ ינָּ ן  עִּ בִּ ְ וֹש  יתָּ א  ש  מַטְרוֹנִּ צַוֶּּׁ ה  הַתּוֹרָּ ר  אוֹ ה  רְאֵּ   – א  דְּ ה  תְּ

יחוֹתג. תקס' א עַמּוּד ִּ י ש  קּוּטֵּ לֶּׁק כב לִּ ילָּךְ  61 עַמּוּד חֵּ אֵּ פֶּׁ . וָּ י ר סֵּ כִּ עֲרָּ ךְ "ד  חַבַּ ם הָּ רֶּׁ ילָּךְ  כז עַמּוּדב'  כֶּּׁ אֵּ  (.וָּ
יוֹן )  12 לְּ אֵל עֶׁ ךְ  : כֹהֵן לְּ  .לְךָּ יד, יח(  לֶּׁ
ש  )  13 רוֹת קּוֹדֶּׁ גְּ אִּ ת בְּ ַ ּ בוֹד קְדוּש  ךְ "ר אַדְמוּ  כְּ רֶּׁ רֶּׁ יח   כֶּּׁ גֶּּׁ  ג:  כ'זת אִּ

אַהֲרןֹ דְּ ג(  הַעֲלוֹתְךָּ )כט,  בְּ ה  י תּוֹרָּ קּוּטֵּ וּבְלִּ ה אוֹר )לב, ב(  תּוֹרָּ בְּ אן  כַּ תוּב  כָּּ ֶּׁ קוֹר לְמַה ש  לָּתוֹ הַמָּּ אֵּ ְ ש    לִּ

ר. זְכָּּ ה )נב, ב( לאֹ נִּ בְסוּכָּּ ים, דִּּ ז' רוֹעִּ  הוּא מִּ

זְכָּּ  הַנִּּ י ר כְּ ה אוֹר  ללְעֵּ תּוֹרָּ עוֹד מְקוֹמוֹת בְּ חַ. –הוּא בְּ פְתֵּּ מַּ מְצוּיָּּין בַּ  כַּ

ם:   נַיִּ ְ ש  קוֹר עַל זֶּׁה יֵּש  לוֹמַר בִּּ  וְהַמָּּ

מַר ימְנָּא עַל רַגְלוֹי וְאָּ ם רַעֲיָּא מְהֵּ ים קד, א(: קָּ יקּוּנִּ סוֹפוֹ. תִּּ ש  )בְּ דָּ זהַֹר חָּ ין  ,א( בְּ ִּ יש  ם    ,רַעְיָּין קַדִּּ הָּ אַבְרָּ

ן:   ם כֵּּ ץ גַּ י זֶּׁה מְתוֹרָּ פִּּ למֹהֹ. וְעַל  ְ ד וּש  וִּ ה וְאַהֲרןֹ וְדָּ אָּ ם קַדְמָּ דָּ וְיַעֲקֹב וְאָּ ק  צְחָּ ה אוֹר )פב, א(  1יִּ תּוֹרָּ  –( בְּ

ה   וּבְסוּכָּּ וֹן  אש  רִּ ה הָּ רוֹעֶּׁ ם הוּא הָּ הָּ אַבְרָּ וֹן.    –דְּ אש  רִּ ם הָּ דָּ ק 2אָּ צְחָּ יִּ גַם  דְּ מַע  ְ מַש  ג(  )לג,  ה אוֹר  תּוֹרָּ בְּ  )

ים.  רוֹעִּ כְלָּל הָּ  בִּּ

לֶּׁק ב )כו, ב(:   זהַֹר חֵּ ה "ב( בַּ ֶּׁ יד( אַהֲרןֹ וּמֹש  וֹן יָּחִּ א  –הוּא )לָּש  דָּ א בְּ ית  "לְאַכְלְלָּא דָּּ עֲנִּ תַּ יר מִּ עִּ , א.  ט . לְהָּ

ם   הֶּׁ ד מֵּ חָּ מְנָּה רַק אֶּׁ הַנַ"ל לאֹ נִּ ן בְּ לָּכֵּ ין.  –וְיֵּש  לוֹמַר דְּ בִּ נְיַן. וְקַל לְהָּ אוֹתוֹ עִּ י בְּ רִּ יקָּּ עִּ  הָּ

הַז נְיַן  עִּ ש   רֵּ מְפָּ ה  תוֹרָּ י  קּוּטֵּ וְלִּ אוֹר  ה  תּוֹרָּ בְּ ר.  יקָּּ עִּ הָּ וְהוּא  זֶּׁה,  בָּּ וֹת  לְהַקְש  יֵּש   עוֹד  נֵּּה  י '  וְהִּ   ם רוֹעִּ

ל כוּ'  אֵּ רָּ ש ְ ת יִּ כְנֶּׁסֶּׁ ים אֱלקֹוּתוֹ לִּ יעִּ פִּּ ְ ש  מַּ ֶּׁ זֶּׁה?  –ש  לַח בָּּ ֶּׁ ת וּמְתוּש  ֵּ נְיַן ש  לָּל מַה עִּ ן כְּ ינוֹ מוּבָּ  וְאֵּ

יבַת   תֵּ ים בְּ ִּ ירוּש  נֵּי פֵּּ ְ ש  ה )ה, ד( מְדַיֵּּיק דִּּ יכָּ מִּ סוּק בְּ ק עַל הַפָּּ דֶּׁ מַח צֶּׁ נֵּּה הַצֶּּׁ וּר.  "נוּ וֹ מי וַהֲקֵּ "וְהִּ ּ : א( עַל אַש 

רְגּוּם(   ירוּש  הַתַּ פֵּ ל )כְּ אֵּ רָּ ש ְ נֵּי יִּ וּר.  –ב( עַל בְּ ּ ח אַש  ילָּא יְנוּצַּ מֵּּ ךְ מִּ רֶּׁ  וּבְדֶּׁ

ב כָּּ  ֵּ ּ י לְיַיש  ה לִּ רְאֶּׁ י זֶּׁה נִּ ירוּש  הַב'.    –הַנַּ"ל ל וְעַל פִּּ י פֵּּ ש  עַל פִּּ דָּ א'. ובַזהַֹר חָּ ירוּש  הָּ י פֵּּ ה הוּא לְפִּ בְסוּכָּּ דִּּ

הְיוֹת בִּּ  יך לִּ רִּ ש  אוּלַי צָּ דָּ ל הַזהַֹּר חָּ ֶּׁ ים ש  וֹנִּ אש  רִּ ים הָּ פוּסִּ דְּ בְדּוֹק בַּ ר לִּ י אוֹמֵּ יתִּ יִּ ינָּא הָּ פִּ סְתְּ מִּ מְקוֹם  וְלוּלֵּא דְּ

וֹן  אש  רִּ ם הָּ דָּ חַג הַסּוּכּוֹת. –אָּ ין דְּ יזִּ פִּּ ְ אוּש  ך הָּ רֶּׁ ף. וְעַל דֶּּׁ  יּוֹסֵּ

ה   חֲנוּכָּּ צְוַת  מִּ ק  דֶּׁ צֶּׁ מַח  לְהַצֶּּׁ צְוֹת  הַמִּּ ר  פֶּׁ וּבְסֵּ ד(  )לג,  אוֹר  ה  תּוֹרָּ בְּ ֶּׁ ש  מַה  זֶּׁה  יאוּר  בֵּּ ד  גֶּׁ לְנֶּׁ ד  עוֹמֵּ ל  אֲבָּ

הַז יא מֵּ בִּ מֵּּ ֶּׁ ם ש  ָּ ל יְעוּיַּן ש  נַּ"ל. אֲבָּ ים כַּ רוֹעִּ נְיַן הָּ ש  עִּ רֵּ ה הַנַּ"ל וּמְפָּ סּוּכָּּ יק מִּ י '  מַעְתִּּ ם יַעֲקֹב    םרוֹעִּ הָּ רַק אַבְרָּ

אן מְקוֹמוֹ  ין כָּּ יּוּן. וְאֵּ יךְ עִּ רִּ ין צָּ ה. וַעֲדַיִּ ֶּׁ  . ( מֹש 



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  9 

People that nourish us 

spiritually and give over 

Hashem’s revelation into the 

Jewish People.  

The term “escort of the queen” means that just like when a king and queen 

get married each has an escort that brings them to the marriage canopy 

(Chuppa), so too the Jewish People and Hashem have, as it were, “escorts” 

to enable them to come to together meaningfully. Moshe is called “the 

escort of the King” since he brings Hashem’s revelation down to us 

through the Torah, and Aharon is called “the escort of the queen”, since 

we -the Jewish People- are like Hashem’s “queen”, and Aharon enables us 

to go up spiritually towards Hashem through the service of prayer. 

He nourishes us spiritually by 

causing the love of Hashem to 

shine in us with a fiery yearning 

to connect to Hashem so strong 

that we feel as though we could 

expire from the intensity of that 

love, this love goes up in our 

hearts like a flame that rises by 

itself after it is ignited,  

ט   תְלַהֵּ לְהִּ ה  אַהֲבָּ הָּ אוֹר  בְּ ירוּ  יָּּאִּ ֶּׁ ש 

ש   כְלוֹת הַנֶּּׁפֶּׁ ךְ בִּּ רֵּ תְבָּּ יו יִּ לָּ ת    ,אֵּ בֶּׁ לְהֶּׁ ַ ש  כְּ

יהָּ  לֶּׁ אֵּ עוֹלָּה מֵּ    , 14הָּ

thereby fulfilling the mitzvah of 

loving Hashem that we accept 

when we say Shema every day. 

צְוַת   מִּ הַבְתָּּ "וּלְקַיֵּּים  ים    "וְאָּ לִּ קַבְּ מְּ ֶּׁ ש 

יאַת קְרִּ ם בִּּ יהֶּׁ מַע־ עֲלֵּ ְ  ,ש 

He enables that this love that we 

strive for in Krias Shema should 

be experienced in absolute truth, 

and fixed in the heart of each 

and every Jew.  

ב   לֵּ קוּעַ בְּ תּוֹ תָּּ ת לַאֲמִּ אֱמֶּׁ ךְ בֶּּׁ הְיֶּׁה כָּּ יִּּ ֶּׁ ש 

ד וְאֶּׁ  חָּ ל אֶּׁ לכָּּ אֵּ רָּ ש ְ יִּּ ד מִּ    ;חָּ

A person of his own accord -who 

is physical and involved in 

material matters- is not able to 

accomplish this if Hashem 

עַצְמוֹ  ד  צַּ מִּ ם  דָּ אָּ הָּ ֶּׁ הוּא    ,ש  ֶּׁ ש  אַחַר  מֵּ

ש   ם וּמְלוּבָּּ ָּ ּ ים   מְגוּש  יִּּ מִּ ְ ים גַּש  נְיָּנִּ עִּ לאֹ    , בְּ

רוּךְ־הוּא   בָּּ דוֹש   הַקָּּ י  לוּלֵּ יָּכוֹל  יָּה  הָּ

ה    , 15עוֹזְרוֹ  אָּ הַבָּּ ה  אַהֲבָּ הוּא  זֶּׁר  עֵּ וְהָּ

 
ת הָעוֹלָה מֵאֵלֶׁיהָ )  14 בֶׁ הֶׁ לְּ וֹ  : ש ַּ רָּ ן לְש  מָּ בָּּ א הַגְּ ַ נְיָּ ה רְאֵּ ת כא, א. ש  רֶּׁ א תַּ  ק מג(. פֶּּׁ
צְרוֹ (  15 ל  "  יִּ ֶּׁ ם   ש  דָּ ר  אָּ בֵּּ תְגַּ לָּיו   מִּ ל  עָּ כָּ לֵּא  יוֹם   בְּ לְמָּ דוֹש    . . וְאִּ רוּךְ־הוּא  הַקָּּ ין  עוֹזְרוֹ   בָּּ בָּּ   לוֹ".  יָּכוֹל  אֵּ ַ ת ל,  ש 



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  10 

doesn’t help him, and this help is 

a love from Hashem from Above 

that draws the person towards 

Him, and this power comes to us 

through Aharon. 

 

יו.  לָּ יכוֹ אֵּ ִּ לְמַעְלָּה לְהַמְש   מִּ

Part 2 )ב( 

This is the meaning of the two 

phrases 1- “he will ‘ עֲל תָּוָֹּה  -bring 

up the fire of the lamps’ of the 

Menorah, and 2- “he will ‘ָֹּטִיבו -ה 

make better and light up’ the 

Menorah”: 

ינוֹת   חִּ הַעֲלוֹת"וְזֶּׁהוּ בְּ יבוֹ " וּ  "בְּ טִּ  ":  בְהֵּ

Our Sages have said (Yoma 21b): 

“Even though there is a fire that 

descends from Heaven (onto the 

mizbei’ach (Altar) to consume the 

offering), it is still a mitzvah for 

a fire to be made (on the 

Mizbei’ach) from ‘הֶדְיוֹט- man-

made effort’.” 

רַזַ''ל  מְרוּ  אָּ נֵּּה  הִּ י  י  ":  16כִּּ פִּּ עַל  אַף 

מַיִּ  ָּ ּ הַש  ן  מִּ ד  יוֹרֵּ ש   אֵּ הָּ ֶּׁ ה    ם,ש  צְוָּ מִּ

דְיוֹט  ן הַהֶּׁ יא מִּ בִּ  . "לְהָּ

The deeper meaning of this is as 

follows:  
ירוּש      :פֵּּ

The fire on the mizbei’ach that consumes the offerings is a metaphor for 

the love of Hashem in our heart that consumes the animal soul’s passions. 

Just like on the mizbei’ach there were two types of fire, a fire that came 

from Above, and a fire made by man, so too there are two types of fierly 

love of Hashem, one that is a gift from Above, and on that comes from 

man-made effort. 

 
 .ב( 

י )   16 ירוּבִּ לְכוֹ "ם  רַמְבַּ ה  רְאֵּ ג, א.  נא כא, ב.  יוֹמָּ ן סג, א.  עֵּ י ת  הִּ ידִּ מִּ י ן  תְּ פִּ ק בן  וּמוּסָּ רֶּׁ ה א  פֶּּׁ ה  וּרְאֵּ .  הֲלָּכָּ

ה  תוֹרָּ י  קּוּטֵּ ת  לִּ רֶּׁ עֲצֶּׁ י  ינִּ מִּ ְ ב:  ש  דְיוֹט "   עט,  הַהֶּׁ ן  מִּ יא  בִּ לְהָּ ה  צְוָּ מִּ נְיַן  עִּ ה    ,בְּ חֲנוּכָּּ נְיַן  עִּ יל  תְחִּ הַמַּ בּוּר  דִּּ בְּ

ץ קֵּּ ת מִּ ַ ש  רָּ פָּ ת  ,בְּ ר קְצָּ נְיָּן אַחֵּ עִּ ר בְּ אֵּ תְבָּּ ם נִּ ָּ עוֹלָּמוֹת   ,דְלְש  חֲמַת הָּ חַ מֵּ ם לוֹקֵּ דָּ אָּ הָּ ֶּׁ ה ש  אַהֲבָּ זֶּּׁהוּ הָּ ֶּׁ הַיְינוּ ש  דְּ

ךְ  רֵּ תְבָּּ ינַת מַלְכוּתוֹ יִּ חִּ בְּ ה ה וּרְאֵּ ". מִּ קְרָּ  אוֹר הַתּוֹרָּ  ז(. עַמּוּדא וַיִּּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  11 

The fire that comes from ‘הֶדְיוֹט- 

man-made effort’ represents the 

love of Hashem that a person 

awakens in himself coming from 

a recognition of Hashem’s 

Kingship as it is found in the 

worlds, that Hashem is a great 

and awesome King over all 

worlds Above and below, 

דְיוֹט" חַ    17" הֶּׁ ם לוֹקֵּ דָּ אָּ ֶּׁ ה ש  אַהֲבָּ הוּא הָּ

מַלְכוּתוֹ   ינַת  חִּ בְּ מִּ עוֹלָּמוֹת  הָּ חֲמַת  מֵּ

ךְ  רֵּ תְבָּּ ל    , יִּ א עַל כָּּ ךְ גָּּדוֹל וְנוֹרָּ לֶּׁ הוּא מֶּׁ ֶּׁ ש 

ים  ים וְתַחְתּוֹנִּ לְיוֹנִּ עוֹלָּמוֹת עֶּׁ  ,הָּ

and “the hosts of heaven bow to 

You” (Ezra 9:6), and “there are 

thousands and millions, and 

hundreds of millions of angels 

that stand before Hashem…” 

(Daniel 7:10), as it is explained in 

the Gemara and Zohar how 

many different types of worlds 

there are, which bring out 

Hashem’s greatness. 

ים"  חֲוִּ תַּ ְ ש  מִּ לְךָּ  ם  מַיִּ ָּ ּ הַש  א  "צְבָּ ל    וְכָּ

ו(  ט,  מְיָּה  ין  , )נְחֶּׁ אַלְפִּ לֶּׁף  .[    וְ"אֶּׁ בּוֹ  ].  וְרִּ

י  מוֹהִּ דָּ ן קָּ בְבָּ יֵּאל ז, י(   "כוּ'  רִּ נִּ ר  ,  )דָּּ בוֹאָּ מְּ כַּ

א  רָּ מָּ גְּ בּוּי    18בַּ רִּ נְיַן  עִּ יאוּר  בֵּ בְּ וּבַזּוֹהַר 

עוֹלָּמוֹת וּגְדוּלָּּתוֹ.    הָּ

In a similar idea, we find that 

that the Sages instituted to say 

“Blessed be the name of His 

Glorious Kingdom” after the first 

verse of Shema and before the 

next verse of “ָּ ּבְת ה   and you-וְא 

should love” Hashem,  

קְנוּ חֲזַ''ל ךְ זֶּׁה תִּּ רֶּׁ רוּךְ  "לוֹמַר   19וְעַל דֶּּׁ בָּּ

בוֹד   כְּ ם  ֵּ דש  עֶּׁ י    "מַלְכוּתוֹ לְעוֹלָּם וָּ פְנֵּ לִּ

הַבְתָּּ "  ". וְאָּ

Since, by contemplating on Hashem’s ‘glorious kingdom’ in the creation 

and supervision over millions of worlds and infinite creatures etc. a Jew 

will then be able to truly experience “ ָּּהַבְת  ”and you should love-וְאָּ

Hashem. 

To explain: We say in the daily 

prayer of Baruch Sheamar: “He 

ים  אוֹמְרִּ נוּ  אָּ נֵּּה  הִּ י  ָּ,י חִידָּ"  :20כִּּ יָָּּ ח 

מִיםָּמֶלֶךְָּ עוֹל  יָָָָּּּּ.ה  רָּעֲד  חָּוּמְפוֹא  וּבּ  מְש 

 
יוֹ )  17 דְּ בוּ ט: הֶׁ  א(. לֵּיתָּ  167ך בְּ
יגָּ )  18  ה יב, א(. חֲגִּ
י )  19 חִּ סָּ רוּךְ ו, א. נם פְּ ן עָּ לְחָּ ֻׁ י חאוֹרַ  ש  ימָּ ם חַיִּּ רוּךְ ן סא. סִּ ן עָּ לְחָּ ֻׁ ן "אַדְמוּ  ש  ָּ  ר הַזָּּקֵּ י ם ש  עִּ  ף יג(. סָּ
רְכַּ )  20 רוּךְ ת "בִּּ מַ  בָּּ אָּ ֶּׁ  ן מ, ג(. לְקַמָּּ ה רְאֵּ ר".  ש 



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  12 

(Hashem) is the “י חִיד-Only 

One”, He is the Life of all 

worlds, He is the King; praised 

and glorified forever and ever is 

His Great Name, blessed are You 

Hashem, the King who is extolled 

with praises.” 

גּ דוֹל מוָֹּה  ְ דָּש   ."כוּ' ע 

The meaning of saying that 

Hashem is the “י חִיד-Only One” 

is higher than saying that 

Hashem is just plain “ָּד  .”One-אֶח 

ירוּש   ינַת    "י חִיד"  :פֵּּ חִּ בְּ הוּא לְמַעְלָּה מִּ

ד" חָּ  . " אֶּׁ

Because the meaning of “ד -אֶח 

One” is like our Sages say 

(Brachos 13b): “This means that 

He is One in the heavens and 

earth and the four directions.” 

י   ד"כִּּ חָּ רַזַ''ל  "אֶּׁ מַאֲמַר  כְּ : 21הַיְינוּ 

וּבְד' " ץ  רֶּׁ אָּ וּבָּ ם  מַיִּ ָּ ּ ש  בַּ ד  חָּ אֶּׁ הוּא  ֶּׁ ש 

עוֹלָּם   ". רוּחוֹת הָּ

The word “ ד חָּ  which represent א, ח, ד  :One” is made up of three letters-אֶּׁ

that: 

Hashem is the א=One  אלוף=Master 

in the 8=ח, referring to the the 7 heavens and the 1 earth (which together 

add up to 8) 

and over 4=ד directions of north south east west. 

Thus, the word “ ד חָּ  One” represents how Hashem is the One Master over-אֶּׁ

the heavens and earth. 

For even all of the spiritual 

worlds Above (Heavens) have no 

significance to have any 

independent importance at all 

compared to Hashem, and 

“Before Him (Hashem) 

everything is like nothing, and 

compared to Hashem it is 

considered like literally non-

י  לְיוֹנִּ עֶּׁ עוֹלָּמוֹת  הָּ ל  כָּּ י  ינָּם    ם כִּּ אֵּ

ד   פְרָּ ר נִּ בָּ הְיוֹת יֵּש  וְדָּ קוֹם לִּ ים מָּ תּוֹפְסִּ

ם  עַצְמָּ י  פְנֵּ לָּא  "וְ   , בִּּ כְּ יהּ  קַמֵּּ   – כוֹלָּּא 

גְדּוֹ   נֶּׁ ן  י   –וּכְאַיִּ יבֵּ ִּ ש    22" חֲש  ין    ,מַמָּּ וְ"אֵּ

בַדּוֹ" לְּ תְחַנַּ  עוֹד מִּ אֶּׁ    ; ד, לה(  ן)וָּ

 
כוֹ )  21 רָּ  ת יג, ב(. בְּ
לֶּׁק א יא, ב )  22 יֵּּאל ד, לב -זהַֹר חֵּ נִּ י דָּּ  (.עַל פִּּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  13 

existent” (See Daniel 4:32 and 

Zohar I 11b), and “there is 

nothing besides for Him,” 

(Devarim 4:35). 

Therefore, Hashem is referred 

to as “ָּד  One” when he is-אֶח 

‘compared’ to the worlds. 

א   קְרָּ ן נִּ ד "לָּכֵּ חָּ ין    ", אֶּׁ יכִּ עֲרִּ מַּ ֶּׁ ש  וְהַיְינוּ כְּ

עוֹלָּמוֹת.  ד הָּ גֶּׁ  אוֹתוֹ נֶּׁ

Compared to the worlds that Hashem creates we say that He is the One 

most important and true existence behind all of creation, and the One 

guiding force and Master of all of creation. Thus, the term “ ד חָּ  One” in-אֶּׁ

reference to Hashem is referring to a level where Hashem brings Himself 

to create and guide worlds; in comparison with the worlds that He creates 

He is the “ ד חָּ  .One” and only important being-אֶּׁ

But the term “י חִיד-the Only 

One” means that He is alone to 

Himself, and “He alone is in His 

own category”, and is not in the 

same category as the worlds at 

all. 

ל   ירוּש    "י חִיד"אֲבָּ יד    –  פֵּּ יָּחִּ הוּא 

עַצְמוֹ  י  פְנֵּ בִּּ ד  לְבַדּוֹ "וְ   , וּמְיוּחָּ הוּא 

לָּל.   ", הוּא עוֹלָּמוֹת כְּ ר הָּ דֶּׁ גֶּׁ ינוֹ בְּ  וְאֵּ

The way the Hashem is to Himself, before He ‘lowers’ Himself to create 

worlds, He is not in a category that has anything to do with worlds at all, 

and thus cannot be compared to them in any way to say that “compared to 

Him they are like nothing”, since at this level there is no possibility to 

make any comparison in the first place. 

Thus, the meaning of “He is the 

Life of all the worlds, He is the 

King” is as follows: All of the life 

of the worlds with which 

Hashem gives life and creates 

everything Above and below, 

only comes from the level of how 

Hashem is the “King”;  

מֶלֶךְָּ"וְ  מִיםָּ עוֹל  ה  יָּ ירוּש    "ח  ל    :פֵּּ כָּּ ֶּׁ ש 

כּוּלָּּם   ת  אֶּׁ חַיֶּּׁה  מְּ ֶּׁ ש  עוֹלָּמוֹת  הָּ חַיּוּת 

כּוּלָּּם  ת  אֶּׁ וה  ים    , וּמְהַוֶּּׁ לְיוֹנִּ עֶּׁ

ים הוּא    , וְתַחְתּוֹנִּ ֶּׁ ש  יל  בִּ ְ ש  בִּּ לָּּא  אֶּׁ ינוֹ  אֵּ

 ,מֶלֶךְָּ

they all receive their life from 

the level of Hashem’s Kingship, 

as a result of Him being their 

ינַת   חִּ בְּ מִּ חַיּוּת  ים  לִּ מְקַבְּ וְכוּלָּּם 

ךְ   לֶּׁ מֶּׁ הֱיוֹתוֹ  עֲבוּר  בַּ ךְ  רֵּ תְבָּּ יִּ מַלְכוּתוֹ 

ם.   יהֶּׁ  עֲלֵּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  14 

“King” that is how they came into 

existence and live. 

Similarly, the fact that “His 

Name is praised and glorified”, 

meaning the praise that comes 

from the creating beings 

recognizing Hashem’s 

greatness, is “forever and ever”, 

since “there is no limit to His 

greatness” (Tehilim 145:3), and 

Above in the spiritual worlds 

there are infinite levels of praise, 

one level higher than the next, 

without end or limitation. 

 ֶּׁ ּ ן מַה ש  ָּ"וְכֵּ רמְּ וּמְפוֹא  חָּ וּבּ  הַיְינוּ    ",ש  דְּ

דוּלָּּתוֹ  גְּ ים  יגִּ ִּ ש ּ מַּ ֶּׁ ש  חֲמַת  מֵּ בַח  ֶּׁ ּ   ,הַש 

ד"הוּא   יָּע  ר"   ", עֲד  קֶּׁ ין חֵּ גְדוּלָּּתוֹ אֵּ י "לִּ   כִּּ

ים קמה, ג( לִּּ הִּ בַח אַחַר  ,  )תְּ ֶּׁ וּלְמַעְלָּה יֵּש  ש 

ץ   קֵּ ין  אֵּ עַד  ילּוּי  עִּ אַחַר  ילּוּי  וְעִּ בַח  ֶּׁ ש 

ית כְלִּ ין תַּ    .וְאֵּ

And all of these levels of praise 

are only for “His Great Name”, 

meaning they are only from the 

level of Hashem’s Name and 

Kingship which extends over 

them;  

עֲבוּר   בַּ הוּא  גּ דוֹל"וְהַכֹּל  ה  מוָֹּ ְ י    ":ש  כִּּ

ם   יהֶּׁ עֲלֵּ וּמַלְכוּתוֹ  מוֹ  ְ ש  א  קְרָּ נִּ הְיוֹת  לִּ

ד הוּא לְבָּ    , בִּּ

however, these praises are not 

able to be applied to Hashem’s 

Essence and Being at all, since 

“no thought can grasp Him at 

all” (Tikunei Zohar 17a), since 

He is alone to Himself, and “only 

His Name is able to be exalted by 

created beings” (Tehilim 148:13), 

as it is written: “Only Your 

Kingship is what creates the 

Kingdom of all worlds” (Tehilim 

145:13). 

עַצְמוּתוֹ   ינַת  בְחִּ לִּ נְגּוֹעַ  לִּ יָּכוֹל  ינוֹ  וְאֵּ

לָּל  כְּ הוּתוֹ  י    , וּמָּ ה  " כִּּ בָּ ָּ מַחֲש  ית  לֵּ

יסָּ  פִּ לָּל בֵּּ   א תְּ כְּ יד    , 23" יהּ  יָּחִּ הוּא  ֶּׁ ש 

לְבַדּוֹ"  מוֹ  ְ ש  ב  גָּּ ש ְ וְ"נִּ ד  ים   וּמְיוּחָּ לִּּ הִּ )תְּ

יג(  יב  קמח,  כְתִּ דִּ יג(   כְּ קמה,  ים  לִּּ הִּ :  )תְּ

ל ע ים".וֹ "מַלְכוּתְךָּ מַלְכוּת כָּּ  לָּמִּ

This is the meaning of the 

statement of our Sages (Megilla 

31a): “In the place that you think 

ָּ מָּּ בַּ "וְזֶּׁהוּ   ש  גְדוּלָּּתוֹ  קוֹם  א  מוֹצֵּ ה  אַתָּּ

א עִּ  ה מוֹצֵּ ם אַתָּּ ָּ נוּתוֹ ש   , 24" נְוְתָּ

 
ה )  23 מָּ הַקְדָּּ קּוּנֵּי זהַֹר בַּ תַ "  תִּּ יָּּהוּ ח פָּּ לִּ  . יז, א(  "אֵּ
ילָּּ )  24  ה לא, א(. מְגִּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  15 

you are finding Hashem’s 

greatness you are really just 

finding His humility,” 

as it is written: “He lowers 

Himself to look upon the heaven 

and earth” (Tehilim 113:6), that 

from Hashem’s perspective He 

considers this as ‘lowering 

Himself’ and ‘humility’ to “give 

life to souls of the lowly” 

(Yeshaya 57:15). 

יב כְתִּ דִּ ו(   כְּ קיג,  ים  לִּּ הִּ י  )תְּ ילִּ פִּּ ְ ש  "הַמַּ  :

וּבָּ  ם  מַיִּ ָּ ּ ש  בַּ רְאוֹת  רֶץלִּ צְלוֹ    , " א  אֶּׁ ֶּׁ ש 

וְ  לָּה  פָּּ ְ לְהַש  ב זאֹת  ָּ חְש  ךְ נֶּׁ רֵּ תְבָּּ ה  לַ יִּ עֲנָּוָּ

ים" לִּ פָּ ְ עְיָּה נז, טו(   "לְהַחֲיוֹת רוּחַ ש  ַ  .  )יְש 

So too, what is written that 

Hashem “supports the falling, 

and heals the sick, and 

straightens the bent over” (See 

Shemona Esrai prayer and Tehilim 

146:8) come from Hashem’s 

‘humility’. 

תוּב   כָּּ ֶּׁ ּ ש  מַה  ן  ים" וְכֵּ נוֹפְלִּ ךְ    ,סוֹמֵּ

ים  חוֹלִּ א  ים"וְ   25" וְרוֹפֵּ פוּפִּ כְּ ף    " זוֹקֵּ

ים קמו, ח(  לִּּ הִּ    , )תְּ

Also, the whole attribute of 

Kingship/Malchus is called “the 

Land”, since it descends so far 

down to the lowest level, to be 

like the lowly earth that everyone 

steps on, since Hashem’s attribute 

of Kingship/Malchus descended 

from its place of honor (in 

Atzilus) in order for the “King, 

ץ  רֶּׁ אֶּׁ ם  ֵּ ש  בְּ א  קְרָּ נִּ ה  מְלָּכָּ הַמַּ ל   , 26וְכָּ

פָּ  ְ ּ זוּ הַש  ץ הַלֵּּ רֶּׁ אָּ הְיוֹת כָּּ ה    27לָּה לִּ יָּּרְדָּ ֶּׁ ש 

הּ  בוֹדָּ כְּ קוֹם  מְּ הְיוֹת    מִּ מוֹ  " לִּ ְ ש  ךְ  לֶּׁ מֶּׁ

א קְרָּ  .28" נִּ

 
לַּ )  25 פִּ ידָּ ת תְּ עֲמִּ  Tehה(.הָּ
ירוּש  )   26 ץ  :פֵּּ רֶּׁ ם אֶּׁ ֵּ ש  ת מַלְכוּת בְּ דַּ א מִּ קְרָּ ךְ נִּ י    ,וּלְכָּ זּוֹהַר וַיְחִּ מַר בַּ אָּ ֶּׁ מוֹ ש  ת  "כְּ דֶּׁ ץ לְעוֹלָּם עוֹמֶּׁ רֶּׁ אָּ א   –וְהָּ דָּּ

א ינְתָּ כִּ ְ הְיוֹת    ",ש  לִּ ה  יָּּרְדָּ ֶּׁ ש  מַלְכוּת  ת  דַּ מִּ יא  הִּ ינָּה  כִּ ְ ש  י  ים"כִּּ עוֹלָּמִּ הָּ י  הוּא   ",חֵּ ים"  עוֹלָּמִּ הָּ י  דְ"חֵּ נַּ"ל  כַּ

ךְ כוּ  לֶּׁ ינַת מֶּׁ חִּ בְּ ךְ   ',מִּ רֵּ תְבָּּ הוּתוֹ וְעַצְמוּתוֹ יִּ י מָּ דוֹלָּה לְגַבֵּּ לָּה גְּ פָּּ ְ יא הַש  ה זוֹ הִּ ידָּ ירִּ ינַת מַלְכוּת   ,וִּ חִּ י בְּ וּלְגַבֵּּ

אוֹר הַמָּּ בְּ אוֹר  הָּ יטּוּל  בִּ כְּ וְעַצְמוּתוֹ  הוּתוֹ  מָּ בְּ לוּלָּה  כְּ ה  יְתָּ הָּ ֶּׁ ש  מוֹ  ץ  ,כְּ רֶּׁ אֶּׁ ינַת  בְחִּ לִּ ל  ַ מְש  נִּ ן  יא    ,לָּכֵּ הִּ ֶּׁ ש 

לָּה  פָּּ ְ ית הַהַש  כְלִּ ת מַלְכוּתוֹ   .תַּ דַּ מִּ בְּ ֶּׁ אַחֲרוֹנָּה ש  ינָּה הָּ חִּ יא הַבְּ ץ הִּ רֶּׁ אֶּׁ דְּ עַר כ"ג  ַ יש  ש  ס רֵּ רְדֵּּ פַּ בַּ ן הוּא  וְכֵּ

ךְ  רֵּ תְבָּּ הְיוֹת   ,יִּ ה לִּ כָּ ְ מְש  נִּּ ֶּׁ הַיְינוּ מַה ש  ים" דְּ עוֹלָּמִּ י הָּ ה  –".  חֵּ ה   אוֹר הַתּוֹרָּ  תתמא, ב (.   חֲנוּכָּּ
ה ה רְאֵּ )  27 י תוֹרָּ קּוּטֵּ דְבָּּ  לִּ מִּּ ה ר ה, ב. בַּ ַ  אוֹר הַתּוֹרָּ ש  רָּ  ה, א(. תשכ לְךָּ  לֶּׁךְ ת פָּּ
יּוּ )  28  ם"(. עוֹלָּ ן אֲדוֹ ט "פִּּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  16 

his name will called on the 

subjects”. 

Malchus/Kingship descends so low as to create and enliven even physical 

beings that are made from the earth, that is why it is called “the Earth”. 

Therefore, when any created 

being will take to heart and 

think deeply into the greatness 

of Hashem, and His wonderous 

acts in the creation of countless 

worlds,  

ל   אֶּׁ וּמוֹ  ש  בְּ יר  יְצִּ ל  כָּּ ין  יָּבִּ זאֹת  ן  וְלָּכֵּ

בּוֹ  ךְ    , לִּ רֵּ תְבָּּ יִּ גְדוּלָּּתוֹ  בִּּ עְתּוֹ  דַּ יב  וְיַרְחִּ

עוֹלָּמוֹת עַד   בּוּי הָּ רִּ יו בְּ פְלְאוֹת מַעֲש ָּ וְנִּ

ר  קֶּׁ ין חֵּ    , אֵּ

he will realize that this is actually 

Hashem’s humility, since 

nothing created is comparable to 

Him at all, and He is not in the 

same category of existence as all 

the worlds, and He “is equally 

exalted above everything, and 

thereby makes from greatest to 

smallest seem the same”, 

עִּ  זֶּּׁהוּ  ֶּׁ ש  יל  כִּּ יַש ְ נֵּּה  ךְ הִּ רֵּ תְבָּּ יִּ נוּתוֹ    ,נְוְתָּ

יו  לָּ אֵּ עֲרוֹךְ  ין  ין    , וְאֵּ לְמִּ עָּ ר  דֶּׁ גֶּׁ בְּ ינוֹ  אֵּ ֶּׁ ש 

לָּל  טֹן  " וְהוּא    , כְּ קָּ ה  וֶּׁ ְ וּמַש  ה  וֶּׁ ָּ ּ הַש 

 –  29" וְגָּדוֹל

then automatically he will 

become excited and enflamed 

with his soul and heart to 

experience the love of Hashem 

ך ָּ“ ְ לָּנ פְש  כ   ”with all of your soul-בְּ

literally, to want to leave the 

limitations of worlds to 

experience only Hashem,  

וָּ  ש   נֶּׁפֶּׁ ב  תְלַהֵּ וְתִּ ט  תְלַהֵּ תִּּ ילָּא  מֵּּ   ,לֵּבמִּ

ה   אַהֲבָּ הָּ אוֹר  בְּ ךָּ "לֵּאוֹר  ְ נַפְש  ל  כָּ   "בְּ

ש   עוֹלָּמוֹת , מַמָּּ ר הָּ דֶּׁ גֶּּׁ את מִּ   ,לָּצֵּ

as it is written (Tehillim 73:25-6): 

“Who do I have with me in the 

heavens (besides for Hashem), 

and besides for You (Hashem) I 

don’t want anything on earth, 

my flesh and heart yearn (for 

Hashem)!”. 

תוּב כָּּ ֶּׁ מוֹ ש  ים עג, כה   כְּ לִּּ הִּ י  :  ( ־כו )תְּ לִּ י  "מִּ

ם  יִּ מָּ ָּ ּ ץ   , בַש  רֶּׁ אָּ בָּ י  פַצְתִּּ חָּ לאֹ  ךָּ  מְּ  ,וְעִּ

י".  בִּ י וּלְבָּ רִּ אֵּ ְ לָּה ש   כָּּ

 
ים )  29 יּוּט לְיָּמִּ יםפִּּ אִּ י ל וְכָּ " נוֹרָּ ינִּ  (."םמַאֲמִּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  17 

This is the meaning of (Devarim 

בְתּ ָּ“ :(6:5 ה   And you should-וְא 

love ָּ תָּה'ָּאֱלהֶֹיך  Hashem your- א 

G-d”: the word  ‘ה הֲב   ’love-א 

(which is the root of the word 

הַבְתָּּ ‘  (’and you should love-וְאָּ

comes from the word ‘ָּה ב   ’א 

which means desire and will; 

meaning that the person has a 

strong inner desire that “ָָּּ'ה

-Hashem should be his G-אֱלהֶֹיך ָּ

d” by actually connecting to 

Him. 

בְתּ ָּוְזֶּׁהוּ " ה  "   וְא  יךָּ ת ה' אֱלהֶֹּׁ תְחַנַּ   אֵּ אֶּׁ ו,   ן)וָּ

ה  :  ה(  אַהֲבָּ י  ש     – כִּּ רֶּׁ ֹ ּ ש  הָּ" מִּ ב   , 30"א 

צוֹן  וְרָּ ץ  פֶּׁ חֵּ וֹן  ש  לְּ מִּ הוּא  ֶּׁ הַיְינוּ    , 31ש  דְּ

א הְיֶּׁה  ־רְעוּתָּ יִּּ ֶּׁ ש  א  בָּּ יךָּ "דְלִּ אֱלהֶֹּׁ   ",ה' 

ש   ה בּוֹ מַמָּּ בְקָּ  . וּלְדָּ

And through this ‘arousal from 

below’ of the person, this causes 

that the ‘light of this love’ 

should shine into him from 

Above, which causes to make 

even greater the intense flaming 

love of Hashem in his heart, 

more than he would be able to 

arouse with his own human 

capacity and more than the 

ability he receives from the 

source of his soul, since his soul 

is also in the category of limited 

finite creations,  

יָּחוּל   זוֹ  א  לְתַתָּּ א־דִּ תְעֲרוּתָּ אִּ י  יְדֵּ וְעַל 

יו   לָּ הָּעָּ הֲב  א  לְמַעְלָּה  אוֹרָּה  יל    , מִּ לְהַגְדִּּ

י   דֵּ כְּ ר מִּ בּוֹ יוֹתֵּ לִּ ה בְּ אַהֲבָּ ש  הָּ מְדוּרַת אֵּ

ר   דֶּׁ גֶּׁ יא בְּ הִּ ֶּׁ תוֹ ש  מָּ ְ ש  ש  נִּ רֶּׁ ֹ י וְש  ִּ כֹּחַ אֱנוֹש 

א בְרָּ    –  וּגְבוּל וְנִּ

this causes him to literally come 

close to Hashem, and to 

surrender his whole ego literally 

to Hashem; this shine of the ‘light 

of love of Hashem’ from Above 

comes into him through the level 

אֶּׁ  ה  רְבָּ ש  לְקָּ מַמָּּ ה'  יו    ,ל  לָּ אֵּ יטּוּל  וּבִּ

ינַת אַהֲרןֹ   חִּ בְּ י  יְדֵּ עַל  ש   יאוּת מַמָּּ מְצִּ בִּּ

א  הֲנָּא רַבָּּ  ; כַּ

 
פֶּׁ ה  רְאֵּ )   30 ש  ר  סֵּ רֶּׁ ֹ ַ   ש  פֶּׁ א  הוּבָּ ע  יֶּׁש  סֵּ ירָּ ר  בְּ מַ ה  הַחֲקִּ דֶּׁ ח  לְהַצֶּּׁ כֶּׁ ק  צֶּׁ ה   (.א  )צד,ב  אה ת  מַעֲרֶּׁ י תוֹרָּ קּוּטֵּ א נָּש ֹ   לִּ

הַעֲלוֹתְךָּ כו, ב.   לָּ כט, א.    בְּ תְחַנַּ י פח, ד.  מַסְעֵּ ק עא, ב.  בָּּ אֶּׁ יםה כג, ג.  רְאֵּ ן ב, ג. ט, ב.  וָּ ירִּ ִּ ּ יר הַש  ִּ יז, א.   ש 

רֵּ לג, ד.  ן"אַדְמוּ י מַאֲמָּ  ט(.  קצ עַמּוּד"ד תקס ר הַזָּּקֵּ
חוּדוֹ )  31 ילּוּי אֱלקֹוּתוֹ וְיִּ הְיוֹת גִּ ש  לִּ פֶּׁ נֶּׁ ב וָּ ל לֵּ כָּ תוֹ בְּ ָּ ש  פְצוֹ וּבַקָּּ ם וְחֶּׁ דָּ אָּ הְיֶּׁה רְצוֹן הָּ יִּּ ֶּׁ ונָּה ש  וָּּ ךְ "וְהַכַּ רֵּ תְבָּּ  יִּ

." ש  פֶּׁ עוֹלָּם וְנֶּׁ ה  – בְּ י תוֹרָּ קּוּטֵּ  א כו, ב(. נָּש ֹ  לִּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  18 

of ‘Aharon the Kohen Gadol’, 

who represents the unlimited 

kindness of Hashem higher than 

Atzilus. 

This idea -that there are two levels 

of love of Hashem- is expressed 

in the fact that the word 

בְתּ ָּ“ ה   and you should love-וְא 

(Hashem)” has the same 

numerical value (gemtria) as two 

times the word “ָּאוֹר-Light”.32  

י   הַבְתָּּ "כִּּ מַּ   "וְאָּ גִּ ים  בְּ מִּ עָּ פְּ ב'  יָּּא  טְרִּ

 .33אוֹר

This is because the “light of the love of Hashem” exists on two levels, the 

“light of love of Hashem” created and revealed through the person’s own 

effort, and the “light of love of Hashem” that comes from a revelation from 

Above. 

This higher level of love is 

referred to as “he will ‘ָֹּטִיבו -ה 

improve and light up’ the 

Menorah”: From the goodness 

and kindness of Above, Hashem 

bestows this love on the ‘humble 

spirited’, to improve and make 

greater the love that was aroused 

by the person from below. 

א  קְרֵּ זוֹ  ת  וְנִּ ינָּה  חִּ טִיבוָֹּ"בְּ ה    –   "בְּ

עַל רוּחַ   יעַ  פִּּ ְ לְיוֹן מַש  עֶּׁ ד  סֶּׁ וְחֶּׁ טּוֹב  מִּּ ֶּׁ ש 

ים לִּ פָּ ְ ה    , ש  אַהֲבָּ ת הָּ יל אֶּׁ יב וּלְהַגְדִּּ טִּ לְהֵּ

ה.   מַטָּּ לְּ ֶּׁ  ש 

The word " ֹיבו טִּ הֵּ "בְּ  literally means: ‘when he makes better/improves’; on 

a simple level this means that in the morning Aharon had to make the 

menorah better by cleaning it out from the ashes of the burned oil of the 

previous night before re-lighting it in the morning, thus he had to ‘make 

the menorah better (and cleaner) and then light it’. On a mystical level the 

Alter Rebbe is explaining the phrase to mean that ‘Aharon’ -Hashem’s 

limitless kindness- makes better our ‘menorah’ of love for Hashem by 

adding an infinitely deeper dimension to it through a revelation from 

Above. 

 
32 The word  ָוְאָהַבְת is 400 =ו=6 א=1 ה= 5 ב=2 ת total: 414, the word אוֹר is   6=א=1 ו

200ר=  total: 207, thus two times 207=אוֹר is  ָ414=וְאָהַבְת. 
עַ )  33 ַ ונוֹ ר ש  וָּּ ונַ ת הַכַּ וָּּ מַעת כַּ ְ יאַת ש  ים . קְרִּ ץ חַיִּ י עֵּ רִּ עַ  פְּ ַ מַער  ש  ְ יאַת ש  ק כג הַקְרִּ רֶּׁ  "ה(.וְכ פֶּּׁ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  19 

Now, the truth is that even the 

‘arousal from below’ -described 

above- that a person awakens 

himself to desire to connect to 

Hashem Himself, this is ability is 

also a gift of Hashem, and is not 

according to the natural ability 

of the person according to his 

inborn characteristics.   

גַּ  ת  אֱמֶּׁ בֶּּׁ נֵּּה  הִּ א־ אַךְ  תְעֲרוּתָּ אִּ ם 

ם   דָּ אָּ הָּ יַחְפּוֹץ  ר  ֶּׁ אֲש  נַּ''ל  כַּ א  לְתַתָּּ דִּ

ש   מַמָּּ בּוֹ  ה  בְקָּ ת  גַּ   , לְדָּ מַתַּ זאֹת  ם 

יא  ים הִּ ם    , 34אֱלהִֹּ דָּ אָּ ש  הָּ י כֹּחַ נֶּׁפֶּׁ לאֹ לְפִּ

זְגּוֹ וּתְכוּנָּתוֹ   . וּמִּ

This level of love of Hashem is 

referred to as “Aharon will 

‘ עֲל תָּוָֹּה  -bring up the fire of the 

lamps’ of the Menorah: 

Meaning that the level of 

‘Aharon’ as it exists above (as 

Hashem’s Kindness beyond 

Atzilus), this gives the power to 

the Jewish People to be able to 

arouse this love for Hashem 

(through their effort during 

prayer).  

א  קְרֵּ ינַת    תוְנִּ חִּ עֲלוֹת"בְּ הֲרןֹ  וּבְה    ",א 

כֹּחַ   ן  הַנּוֹתֵּ הוּא  לְיוֹן  עֶּׁ הָּ אַהֲרןֹ  ֶּׁ ש 

ת כְנֶּׁסֶּׁ ה  ־ בִּּ אַהֲבָּ הָּ ת  אֶּׁ ר  לְעוֹרֵּ ל  אֵּ רָּ ש ְ יִּ

 זוֹ. 

The word “ וּבְהַעֲלוֹת” literally means: ‘when he will make something go 

up’ and on a simple level is referring to the flame kindled on the menorah 

that once lit -even the end of the wick- it will continue to burn and go up 

by itself, thus Aharon causes the flames to up by themselves. On a mystical 

level this means that through ‘Aharon’ -Hashem’s limitless kindness- we 

receive the power to awaken a love for Hashem through our own efforts 

in prayer, like the flames that continue to go up by themselves. 

This is the meaning of saying that 

“Aharon will ‘ תוֹ הַעֲל  -bring up the 

fire of the lamps’ of the Menorah 

specifically “in the evening”: 

when it is spiritually evening, 

and night, and dark by itself, 

that there is no Divine Light.  

יִםָּ"וְזֶּׁהוּ   רְבּ  ע  יןָּה  ב   ", בּ  רֶּׁ ת עֶּׁ דַּ הוּא מִּ ֶּׁ ש 

ד  וְ  צַּ מִּ ךְ  ֶּׁ וְחֹש  בּוֹ    , עַצְמוֹ לַיְלָּה  ין  אֵּ ֶּׁ ש 

 אוֹר.  

 
ת)  34 תַּּ לֶּׁ   הִיא: אֱלהִֹים מַּ  . ( יג. ה, יח, ג תקֹהֶּׁ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  20 

Meaning, when a person is spiritually dark and doesn’t experience the 

“light of love” of Hashem, then Hashem gives that person the power to 

arouse a love for Him, just like Aharon lit the menorah for its flames to go 

up by themselves. 

However, when it is spiritually 

‘morning’, which corresponds 

to the the aspect of ‘Avraham’ 

who  represented kindness, as it 

is written (Bereishis 19:27): 

“And Avraham got up early in 

the morning”, showing how 

Avraham-Kindness is connected 

to ‘morning’-revelation of Divine 

Light, then comes the aspect of 

“he will ‘ָֹּטִיבו  improve and-ה 

light up’ the Menorah”. 

ר  ת בּוֹקֶּׁ דַּ ל מִּ ם    , אֲבָּ הָּ ת אַבְרָּ דַּ הוּא מִּ ֶּׁ ש 

ד  סֶּׁ יש  הַחֶּׁ תוּב  ,אִּ כָּּ ֶּׁ מוֹ ש  : יט, כז(   א)וַיֵּּרָּ   כְּ

ר"   בֹּקֶּׁ ם בַּ הָּ ם אַבְרָּ כֵּּ ְ ינַת    – "וַיַּש  חִּ הוּא בְּ

טִיבוָֹּ" ה   .35" בְּ

This means that when someone has already reached a level of spiritual 

‘morning’ and revelation of Hashem and experiences a love of Hashem 

through his own effort, then Hashem sends a different revelation from 

Above to ‘improve’ and magnify his existing love. (The revelation that 

empowers the person to awaken love of Hashem with his own effort is not 

a ‘revelation’ in a revealed way, it is just giving the potential ability to 

arouse the love.) 

Now, someone can ask himself: 

Which person is able to reach 

such a level, that the level of 

“Aharon” as it exists Above 

(power to love Hashem) should 

reach him? 

נֵּּה  יעַ עַד הֲלוֹם   , וְהִּ יַּגִּּ ֶּׁ ם ש  דָּ אָּ י זֶּׁה הָּ   ,מִּ

לְיוֹן עֶּׁ ינַת אַהֲרןֹ הָּ חִּ יו בְּ לָּ יעַ אֵּ יַּגִּּ ֶּׁ  ? ש 

The answer is that it is possible 

for every Jew through the Torah 

and Mitzvos he performs. This is 

because “the Mitzvah is like an 

oil lamp”, meaning that the 

mitzvos come from a very lofty 

צְוֹת.   ה וּמִּ י תוֹרָּ י נֵּר  "אַךְ הוּא עַל יְדֵּ כִּּ

ה"  צְוָּ מָּּ   , מִּ מִּ ין  כִּ ָּ מְש  נִּ וֹת  צְּ הַמִּּ ֶּׁ קוֹם  ש 

נַעֲלֶּׁהגָּּ  מְאֹד  ם    , בוֹהַּ  הֶּׁ בָּּ ין  אֵּ ךְ  יכָּ וּלְפִּ

לָּל  ה כְּ גָּ ָּ  . הַש ּ

 
נוֹסַף:[    35 יר  אמִּ יטָּ זִּ דְפוּס  ן  ]בִּּ קַמָּּ לְׁ אֵר  בָּּ תְׁ נִּ ֶּׁ ּ מַה ש  ין  עַיֵּ חִיל    )לז, א( )וְׁ תְׁ הַמַּ דִבּוּר  חִי"בְּׁ מְׁ ש ִ וְׁ י  נִּ ן   ",רָּ יָּ עִנְׁ בְּׁ

א " ָּ ש  רַמְׁ א בְּׁ נָּ נָּ ארְׁ רָּ צַפְׁ ה בְּׁ חָּ מְׁ ש ִ    .("וְׁ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  21 

level -Hashem’s Essential Will- 

and therefore it is not possible to 

understand them at all. 

The analogy for this is the oil of 

the lamp, as explained above 

how the oil itself doesn’t directly 

produce light but it is the ultimate 

source of all of the light of the fire, 

therefore the connection to 

Hashem accomplished through 

the mitzvos doesn’t inside the 

person’s soul internally 

(consciously), rather it 

‘encompasses’ the person from 

‘above’ (in a hidden manner). 

הַנַּ''ל  ן  מֶּׁ ֶּׁ ּ הַש  ל  ַ מְש  ים    , כִּּ כְנָּסִּ נִּ ין  אֵּ ֶּׁ ש 

ם ָּ נַפְש  יּוּת  ימִּ פְנִּ יף    , בִּּ מַקִּּ ינַת  בְחִּ בִּּ רַק 

לְמַעְלָּה ם מִּ יהֶּׁ  . עֲלֵּ

Like it is written (Devarim 

17:15): “You should place over 

yourself a King,” meaning that 

just like the physical king rules 

over the peopled and is exalted 

above them, and they fulfill his 

will even if they don’t 

understand the reason, simply 

because “it is the command of 

the king”, and “the heart of 

kings cannot be fathomed”, 

meaning the reasoning behind 

why thy command certain 

things is beyond our 

understanding. 

תוּב   כָּּ ֶּׁ ש  מוֹ  י כְּ וֹפְטִּ טו(   ם)ש  וֹם  :  יז,  "ש 

יךָּ   לֶּׁ עָּ ים  ש ִּ ךְ    –"  מֶלֶךְָּתָּּ לֶּׁ מֶּׁ מוֹ  כְּ

ל עַל עַ  ֵּ ם   ,מּוֹ הַמּוֹש  יהֶּׁ בוֹהַּ עֲלֵּ   ,וְהוּא גָּ

וְדַעַת טַעַם  י  לִּ בְּ רְצוֹנוֹ  ין  עוֹש ִּ ם    –   וְהֵּ

יא"  ךְ הִּ לֶּׁ צְוַת הַמֶּּׁ י מִּ ים  ,  36"כִּּ "וְלֵּב מְלָּכִּ

ר"   – קֶּׁ חֵּ ין  ם    37אֵּ עֲבוּרָּ בַּ ֶּׁ ש  גָּה  ָּ הַהַש ּ

צְטַוּוּ     .נִּ

So too, Hashem is our King who give us Mitzvos that must be performed 

regardless of our understanding. In fact, Hashem’s mitzvos are completely 

beyond understanding entirely. 

 
ים   36 ִּ ימְנָּא. קְדוֹש  רַעֲיָּא מְהֵּ לֶּׁק ג צַו לג, ב בְּ ה זהַֹר חֵּ מְיָּה יא, כג. רְאֵּ ר ג, ג. נְחֶּׁ סְתֵּּ ים ב' יח, לו. אֶּׁ )מְלָּכִּ

לַחפב, ב.  ְ קּוּנֵּי . ב, קעה  ש  ה  זהַֹר תִּּ מָּ הַקְדָּּ  .( ב, י  בַּ
לֵּי כה, ג(  37 ְ ש   . )מִּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  22 

However, even though the 

mitzvos are beyond 

understanding, nonetheless they 

accomplish a connection with 

Hashem, this is by way of 

analogy like a person who holds 

the king by one of his limbs (his 

hand, for example) and bring him 

close to himself, by doing so he 

also draws to himself the life 

which is inside the king, so too it 

is written regarding Hashem’s 

mitzvos (Shir Hashirim 2:6): “His 

‘right hand’ hugs me”: 

ל  ָּ ש  מָּ ךְ  רֶּׁ דֶּּׁ עַל  הוּא  קוֹם  מָּ ל  כָּּ מִּ   ,רַק 

ד   חָּ אֶּׁ בְּ ךְ  לֶּׁ הַמֶּּׁ ת  אֶּׁ ס  תּוֹפֵּ ֶּׁ ש  ם  דָּ אָּ כְּ

יו לָּ אֵּ יכוֹ  ִּ וּמַמְש  יו  רָּ בָּ אֵּ גַם    , מֵּ נֵּּה  הִּ

יו אַחֲרָּ ךְ  ַ מְש  נִּ רְבּוֹ  קִּ בְּ ֶּׁ ש  ךְ    , חַיּוּתוֹ  כַּ

יב  תִּ ו(   כְּ ב,  ים  ירִּ ִּ ּ הַש  יר  ִּ ינוֹ  )ש  ימִּ "וִּ  :

י".  נִּ קֵּ חַבְּ  תְּ

Since the 248 Active Mitzvos are 

called (in the Tikunei Zohar 

chapter 30): “The 248 ‘limbs’ of 

the King”, meaning that 

through the person fulfilling the 

mitzvos he automatically also 

draws down the Oneness of 

Hashem Himself, as this True 

Oneness is described above in 

the maamar 

ם   ה הֵּ צְוֹת עֲש ֵּ נֵּּה רְמַ''ח מִּ י הִּ רְמַ''ח  "כִּּ

רִין ב  אדְּ   א  כַת    38" מַלְכָּּ ָּ הַמְש  י  יְדֵּ וְעַל 

צְוֹת ינַת    , הַמִּּ חִּ יו בְּ ךְ אַחֲרָּ ַ מְש  ילָּא נִּ מֵּּ מִּ

כְבוֹדוֹ  וּבִּ עַצְמוֹ  בְּ ךְ  רֵּ תְבָּּ יִּ חוּדוֹ    ,יִּ

נַּ''ל  חוּדוֹ כַּ ינַת יִּ בְחִּ  :  .בִּּ

Just like someone who hugs his friend (or King) also hugs and connects to 

the person’s very soul not just his body, even though this connection isn’t 

based on any understanding, so too when we perform a mitzvah, we 

connect not just to the mitzvah but to Hashem Himself, in a manner 

beyond any understanding. This essential connection that is beyond 

understanding that is accomplished through mitzvos is what gives us the 

ability to receive the “light of love” in prayer, first through our own efforts, 

which is then intensified through additional revelation from Above. This 

process of awakening a love for Hashem is like lighting up the menorah to 

shine and give off light. However, before the menorah can be lit there first 

must be oil, which is the mitzvos. 

 

 
קּוּנֵּי  38 ה תִּּ קּוּן ל(.)רְאֵּ  זהַֹר תִּּ



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  23 

 

 

 

 לזכות חיזוק ההתקשרות

 לכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו  

אור  שרצונו הק' שכל אחד ואחת ילמדו תורה 
ולקוטי תורה שעי"ז מזרזים הגאולה האמיתית 

 והשלימה

*** 

לזכות כל ילדי החסידים שיתנו חסידישע נחת  
 לכ"ק אדמו"ר ולהוריהם שיחיו 

ולזכות יוסף יצחק בן ביילא איטא ולאה בת חנה 
דבורה רייזל וכל יוצאי חלציהם שיחיו, שיזכו  
ללמוד חסידות וליליך בדרכי החסידות, ויפוצו 

 מעיינות אור החסידות 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LESSONS IN  TORAH OR  24 

Sponsored by: 

Rabbi Roberto and Margie Szerer, 

in loving memory of 

Gladys Szerer-Sarah Bat Shalom Z''L 

Victor Sasson-Victor Chayim Ben Saul Z’’L 

Enrique Szerer-Hersh Ben Meyer HaCohen Z’’L 

Andrea Szerer-Leah Bat Chayim HaCohen Z’’L 

*** 

ואיטא  הכהןבן ברוך ישראל  יעקב ראפלזכות ל
 כ"ץ  חיה

 ביום כב' כסלו  שלו בקשר ליום הולדת שלו

 שה' יצליחו להיות חסיד, ירא שמים, ולמדן! 

*** 

Every maamar from the entire Torah Or/Likutei Torah with 

nekudos and punctuation is available on: 

www.ChassidutBehirah.com 
Did you enjoy this maamar? Please consider partnering in 

this project making Likutei Torah/Torah Or available to 

many! 

To partner by giving monthly (or one time) go to 

www.DonorBox.org/LearnChassidus 

To view previous maamarim translations, go to 

www.LearnChassidus.com 

To place a hakdasha in an upcoming maamar, contact 

me lessonsinlikutaytorah@gmail.com 

http://www.chassidutbehirah.com/
http://www.donorbox.org/LearnChassidus
http://www.learnchassidus.com/
mailto:lessonsinlikutaytorah@gmail.com

